# ابنسینا و گودل: «عدم برهان بر امتناع» یا «برهان بر عدم امتناع»؟

مهدی عظیمی

#### چکیده

گودل امکان فرضیه تعمیمیافته پیوستار را از رهگذر برهان بر عدم امتناع آن ثابت میکند؛ این در حالی است که بر پایه سخن ابن سینا در بند ما قبل آخر اشارات، عدم برهان بر امتناع چیزی برای اثبات امکان آن بسنده است. اکنون شایسته است بپرسیم که آیا کار گودل بیهوده است، یا سخن ابن سینا نادرست؟ پاسخ این جستار گزینه سوم است: هیچ کدام. «امکان» در فلسفه اسلامی دست کم هشت معنا دارد: ۱-امکان عام؛ ۲-امکان خاص؛ ۳-امکان اخص؛ ۶-امکان استقبالی؛ ۵-امکان استعدادی؛ ۲-امکان وقوعی؛ ۷-امکان فقری؛ ۸-احتمال. در سخن ابن سینا امکان به معنای احتمال است که امری ذهنی، انفسی، و سوبژکتیو است، و از این رو به چیزی بیش از عدم برهان بر امتناع است. بنابراین، امکان در کلام گودل امری عینی، آفاقی، و اُبژکتیو است که نیازمند برهان بر عدم امتناع است. بنابراین، امکان گودل بیهوده است و نه سخن ابن سینا نادرست.

واژگان کلیدی

امكان، احتمال، امتناع، گودل، ابنسينا، فرضيه پيوستار

۱ ـ تاریخ دریافت مقاله: ۱۳۹۲/۱۰/۱۱؛ پذیرش مقاله: ۱۳۹۳/۳/۱۹ ۲ ـ استادیار گروه فلسفه و کلام اسلامی دانشگاه تهران

#### طرح مسئله

«کدام یک از ما شادمان نخواهد شد از برافکندن نقابی که آینده در پسِ آن پنهان شده است؛ و از نظر افکندن به پیشرفتهای بعدیِ دانشمان و به رازهای دگردیسی آن در سدههای فرا رو؟ چه هدفهای ویژهای وجود خواهند داشت که ذهنهای برجسته ریاضیاتی نسلهای آینده به آنها در خواهند پیچید؟ سدههای پیش رو چه روشهای تازه و واقعیتهای نوینی را در پهنه گسترده و سرشار اندیشه ریاضیّاتی آشکار خواهند ساخت؟» (Hilbert, 1900, P.407).

اینها نخستین جملههای سخنرانی پرآوازه دیوید هیلبرت، ریاضی دان برجسته آلمانی است که به سال ۱۹۰۰ در همایش جهانی ریاضی دانان در پاریس ایراد شد. هیلبرت در این سخنرانی سیاههای از بیستوسه مسئله حل نشده ریاضیات را پیش نهاد که به رأی او «از رهگذر بحث درباره آنها پیشرفت علم را می توان چشم در راه بود» (Ibid, P.412). بر صدر این مسئلههای بیستوسه گانه، مسئله پیوستار کانتور ٔ جای داشت.

گئورگ کانتور آ (۱۹۱۸–۱۹۱۸) ریاضی دان آلمانی روسی تبار و بنیان گذار نظریه مجموعهها است؛ نظریه ای که پس از او پایه ریاضیات شد. درمیان آوردنِ مفهوم تناظر یک به یک میان مجموعهها، تعریف مجموعههای بی پایان و خوش ترتیب، اثبات بزرگ تر بودن عددهای حقیقی از عددهای طبیعی، و پدید آوردن حساب عددهای اصلی و ترتیبی از جمله مهم ترین کارهای کانتور در ریاضیات است. او یکی از بحث انگیز ترین چهرههای تاریخ ریاضیات بوده و دیدگاههایش موافقان و مخالفان نیرومندی داشته است. کسانی چون راسل و هیلبرت، او و کارهایش را بسیار می ستودند؛ و در برابر، افرادی چون کرونِکر، پوئانکاره، و ویتگنشتاین بر نظریه مجموعهها و آموزه عددهای ترامتناهی آ او سخت می تاختند ( Dauben, 1979, P.1; Rodych, 2007, §

مسئله پیوستار کانتور چیست؟ برای پاسخگویی به این پرسش باید نگاهی به نظریه مجموعههای کانتور بیفکنیم. یکی از مهم ترین مفاهیم این نظریّه، چنان که پیش تر نیز اشاره کردیم، مفهوم «تناظر یکبهیک» است. شادروان احمد بیرشک تمثیل نمکینی برای توضیح این مفهوم به کار برده است: «شما اگر به یک روستایی عامی تعدادی گردو بدهید و بپرسید که آیا عده آنها از عده بچههایی که دور او جمع شدهاند بیش تر است یا کم تر، او که حساب نمی داند به هر بچه یک گردو می دهد. اگر به

<sup>1-</sup> Cantor's Continuum Problem

<sup>2-</sup> Georg Cantor

<sup>3-</sup> transfinite

هر بچه یک گردو رسید و برای او گردو باقی ماند تعداد گردوها بیشتر است و اگر گردو باقی نماند تعداد هر دو یکی است و اگر سر بچهای بی کلاه ماند تعداد گردوها کمتر است. این کار را مقابله یک به یک می نامند» (بیرشک، ۱۳۵۳، ص/۳۴۸). کار روستایی ممکن است در نگاه نخست خندهدار به نظر آید. شاید اگر ما بهجای او بودیم، بیدرنگ گردوها و بچهها را جداگانه میشمردیم و دو عدد به دست آمده را با هم مقایسه می کردیم. این کار بی شک درباره مجموعه های متناهی کوچک کار آمد است، ولی درباره مجموعههای متناهی بزرگ روش همان روستایی بهتر است. «بهعنوان مثال، برای مقایسه تعداد صندلیهای موجود در یک سالن سینما و تعداد تماشاگرانی که برای مشاهده فیلم داخل سالن آمدهاند بهتر است، به جای شمارش صندلیها و تماشاگران، از تماشاگران خواسته شود که بر روی صندلیها بنشینند. از این طریق بهراحتی میتوان زیادت، نقصان، و یا تساوی مجموعه صندلی ها نسبت به مجموعه تماشاگران را تشخیص داد» *(خادمزاده و سعیدی مهر، ۱۳۸۸، ص۶۶).* اکنون اگر با مجموعههای نامتناهی سروکار داشته باشیم، عضوشماری به کلّی ناکارآمد خواهد بود؛ زیرا عضوهای چنین مجموعههایی را نمی توان شمرد. بنابراین روش عضوشماری برای مجموعههای متناهی کوچک اُسان و کاراَمد، برای مجموعههای متناهی بزرگ دشوار و ناکاراَمد، و برای مجموعههای نامتناهی محال است. و کانتور که با مجموعههای نامتناهی سروکار داشت، برای فهم برابری، فزونی، یا کاستی آنها نسبت به هم، ناگزیر روش روستایی را بهکار بست؛ یعنی تناظر یکبهیک را.

کانتور به هر مجموعه عددی نسبت می داد که نشان گر شمار عضوهای آن مجموعه بود. به این عدد «عدد اصلی» می گویند. بنابراین اگر میان دو مجموعه تناظر یک به یک برقرار باشد، عدد اصلی آن دو برابر است، یعنی شمار عضوهایشان مساوی است. کانتور عدد اصلی مجموعه اعداد طبیعی را را این نامید و به بیان که در جدول پایین دیده می شود، از طریق تناظر یک به یک نشان داد که این مجموعه و زیر مجموعه هایش (مانند مجموعه اعداد زوج، یا فرد) عدد اصلی یکسانی دارند. بنابراین در مجموعه های نامتناهی همیشه کل بزرگ تر از جزء نیست بلکه مساوی نیز توانند بود.

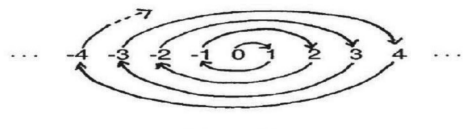
<sup>1-</sup> Cardinal Number

٢\_ محموعه اعداد طبيعي: {... ٢, ٣, ٣, ٢, ١٠}.

۳\_ 💥 حرف اول الفبای عبری است که الف تلفظ میشود.

| عددهای<br>طبیعی | عددهای<br>زوج       | عدد <b>ها</b> ی<br>فرد | مضریهای ۵ | مضر بهای<br>میلیون | مضربهای<br>میلیارد   |
|-----------------|---------------------|------------------------|-----------|--------------------|----------------------|
| 0               | 0                   | •                      |           | ه میلیون           | ه میلیارد            |
| 1 -             | Y                   | )                      | - s -     |                    | 11 1                 |
| r               | <b>→</b> F <b>←</b> | <b>→ ۲ ←</b>           | 1 o       |                    | · ·                  |
| r               | s                   | A                      |           | " T                | <b>→</b> // <b>₹</b> |
| F               | <b>→ ^ ←</b>        | Y                      |           | " F +              | // 9                 |
|                 | _i                  |                        | , i       | •                  |                      |
| n -             |                     |                        |           | - // [] +          | —→ // n              |
| :               | •                   | :                      | · ·       | į                  | •                    |

کانتور سپس به مقایسه مجموعه اعداد طبیعی با مجموعه اعداد صحیح پرداخت. این مجموعه اعداد منفی را هم در بر می گیرد و در نتیجه از هر دو سو نامتناهی است. بنابراین نامعقول نیست که بگوییم عدد اصلی آن، دو برابر (یا دست کم بزرگ تر از) عدد اصلی مجموعه اعداد طبیعی است. اما کانتور به شیوه زیر از طریق تناظر یک به یک نشان داد که عدد اصلی این دو مجموعه نیز برابر است.



 $\begin{array}{ccccc}
\mathbb{N} & & \mathbb{Z} \\
1 & \leftrightarrow & 0 \\
2 & \leftrightarrow & 1 \\
3 & \leftrightarrow & -1 \\
4 & \leftrightarrow & 2 \\
5 & \leftrightarrow & -2 \\
6 & \leftrightarrow & 3 \\
7 & \leftrightarrow & -3 \\
& & & & \\
& & & & & \\
& & & & & \\
\end{array}$ 

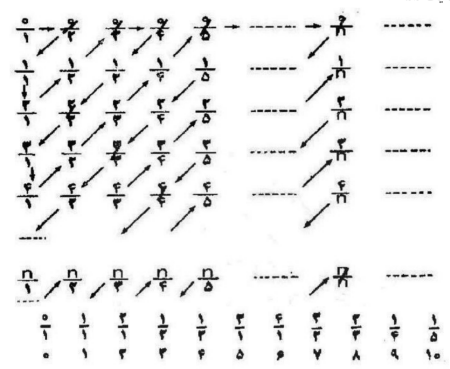
کانتور هم چنین به مقایسه مجموعه اعداد طبیعی با مجموعه اعداد گویا $^{7}$  پرداخت و نشان داد که

-

١\_ مجموعه اعداد صحيح: {... , -٣ , -٢ , -١ , ٠ , ١ , ٢ , ٣ , ...}

۲\_ یعنی اعداد کسری که صورت و مخرج آنها اعدادی صحیحاند ولی مخرج آنها صفر نیست.

این دو نیز تناظر یکبه یک دارند و از این رو عدد اصلی هر دو یکی، یعنی  ${}^{\,\,\,}$  است. او جدولی مانند جدول زیر ترتیب داد که سطر اوّلِ آن شامل اعداد گویا با صورتِ ۰، سطر دوم آن شامل اعداد گویا با صورتِ ۲ بود، و به همین سان تا بینهایت. سپس با صورتِ ۱، سطر سوم آن شامل اعداد گویا با صورتِ ۲ بود، و به همین سان تا بینهایت. سپس اعداد برابر را از این جدول خط زد و اعداد باقی مانده را ردیف کرد و آن ها را با اعداد طبیعی تناظر یک به یک داد.



تا این جا دانستیم که میان مجموعه اعداد طبیعی با زیرمجموعههایش، با مجموعه اعداد صحیح، و با مجموعه اعداد گویا تناظر یک به یک برقرار است و از این رو عدد اصلی همه آنها یکسان و برابر با  $_0$  است. بنابراین ممکن است این تصوّر در ذهن پدید آید که می توان میان مجموعه اعداد طبیعی با همه مجموعههای نامتناهی تناظر یک به یک برقرار کرد. اما کانتور نشان داد که چنین تناظری میان مجموعه اعداد حقیقی برابر با اعداد طبیعی و مجموعه اعداد حقیقی  $^{\prime}$  برقرار نیست؛ یعنی عدد اصلی مجموعه اعداد حقیقی برابر با

۱\_ مجموعه همه اعداد گویا و گنگ. اعداد گنگ اعدادی اند که نمی توان آنها را به صورت یک عدد گویا نشان داد بلکه تنها با زنجیره ای نامتناهی از ارقام که دارای الگوی تکراری نیستند، نمایش داده می شوند. مانند،  $\sqrt{V}$  که برابر است با ... ۱/۴۱۴۲۱۳۵۶۲.

نیست. او برای تعیین عدد اصلیِ مجموعه اعداد حقیقی با خود اندیشید که اگر بتواند تعداد اعداد حقیقیِ بین  $\cdot$  و ۱ را بشمارد، خواهد توانست که بقیّه را هم بشمارد. بنابراین جدولی ترتیب داد که همه اعداد حقیقی بین  $\cdot$  و ۱ را در بر گیرد؛ به این شیوه:

$$n_1 = \circ/11111...$$
 $n_7 = \circ/17111...$ 
 $n_7 = \circ/1777...$ 
 $= \circ/7759...$ 
 $= \circ/7759...$ 
 $= \circ/7759...$ 
 $= \circ/7759...$ 
 $= \circ/7759...$ 

او سپس، با فرض این که تعداد این عددها برابر با n' است، دریافت که شمار بی کرانی عدد حقیقی می توان ساخت که در این جدول نیست؛ به این صورت که n' را به گونهای می نویسیم که رقم اوّلش پساز ۱، باشد اگر رقم اول  $n_1$  نباشد و گرنه ۲ باشد؛ و رقم دومش ۱ باشد اگر رقم دوم دوم ۱ باشد؛ و به همین سان تا پایان.

با این ترفند، دست کم یک رقم 'n با یک رقمِ هر یک از اعداد موجود در جدول فرق خواهد داشت n' با این ترفند، دست کم یک رقم 'n با یک رقمِ هر یک از اعداد موجود در جدول نخواهد بود. به همین روش می توان بی نهایت عدد حقیقی مانند 'n ساخت. کانتور این بی نهایت عدد حقیقی را n' نامید؛ و باز به همین روش ثابت کرد که عددی بزرگ تر از تعداد اعداد حقیقی بین و این ها را اعداد ترامتناهی نام نهاد. بنابراین تعداد اعداد حقیقی بین و این ها را اعداد بررگ تر است. از سوی دیگر کانتور ثابت کرد بین و این و ۱ با هر مجموعه دیگری از اعداد حقیقی تناظر یک به یک دارد. از این رو عدد اصلی مجموعه اعداد حقیقی که n' نامیده می شود و برابر با n'' است، بزرگ تر از n'' است، بزرگ تر از تعنی:

$$\aleph_0 < 2^{\aleph_0} (=c)$$

اکنون بازگردیم به مسئله پیوستار. در حدود سال ۱۸۸۰ ،کانتور این پرسش را درافکند که: آیا عددی اصلی میان  $\aleph_0$  و  $\aleph_0$  وجود دارد؟

به دیگر سخن، آیا مجموعهای وجود دارد که از نظر تعداد عضوها حد وسط مجموعه اعداد طبیعی و حقیقی باشد، یعنی بزرگتر از اولی و کوچکتر از دومی باشد؟ این را «مسئله پیوستار» گویند. او حدس مىزد كه ياسخ منفى است:

عددی اصلی مانند x که در  $x < c = 2^{\aleph_0}$  عددی اصلی مانند x

 $\gamma$  انتور هیچگاه نتوانست این حدس را که به «فرضیه پیوستار» معروف شد، به اثبات برساند. از مسئله و فرضیه پیوستار کانتور روایت فراگیرتری هم به دست داده شده است که با قید «تعمیمیافته» از آن یاد میشود:

a مسئله تعمیمیافته پیوستار آیا عددی اصلی وجود دارد که میان دو عدد اصلی ترامتناهی و  $2^a$  واقع باشد؟

x مانند عمیمیافته پیوستارa عدد اصلی ترامتناهی a هرچه باشد، عددی اصلی مانند  $\ddot{a} < x < 2^a$  وجود ندارد بهگونهای که

پساز آن که هیلبرت، مسئله پیوستار را در صدر بیستوسه مسئله بازِ ریاضیات اعلام کرد، دو رخداد جالب برای آن پیش آمد. نخست این که در ۱۹۳۸، کورت گودل  $^{7}$  (۱۹۰۸–۱۹۷۸)، یکی از برجسته ترین منطق،دانان تاریخ، اثبات کرد که «فرضیه کانتور با اصلهای موضوع نظریه مجموعهها، به شرط آنکه این اصلها سازگار باشند، ابطال نایذیر ۴ است» (گودل، ۱۳۸۲، ص۲۲۳). حادثه دوم ۲۵ سال بعد رخ نمود، هنگامی که پل کوهن $^{0}$ ، ریاضی دان جوان دانشگاه استنفورد $^{2}$ ، در ۱۹۶۳ نشان داد که این فرضیه با اصلهای موضوع نظریه مجموعهها اثباتناپذیر است. بنابراین «وضع فرض پیوستار تعمیمیافته در نظریه مجموعهها، همانند اصل توازی اقلیدس (اصل پنجم) در هندسه است؛ می توانیم آن را بیذیریم یا رد کنیم و در هر حالت یک تئوری سازگار ریاضی به دست آوریم.*» (لین و لین، ۱۳۸۶، ص۱۵۰).* 

1- Continuum Hypothesis

۲\_ برای اطلاع بیشتر بنگرید به: لین و لین، ۱۳۸۶، ص۱۴۹

3- Kort Gödel

۴\_ تأكيد از ناقل.

5- Paul Cohen

6- Stanford

از میان دو رخداد یادشده، تنها رخداد نخست با جستار کنونی پیوند دارد؛ از اینرو، رخداد دوم را به کناری مینهیم و اندکی درباره رخداد نخست و پدیدآورنده آن سخن می گوییم.

#### گودل و «امکان» فرضیه پیوستار

کورت گودل به سال ۱۹۰۶ در شهر برنو واقع در استان موراویا که اکنون در جمهوری چک است از پدر و مادری آلمانی تبار زاده شد. پساز آن که دوران مدرسه را در زادگاهش گذراند، به سال ۱۹۲۴ دانشجوی فیزیک نظری در دانشگاه وین شد. دلبستگیاش به «دقت» او را از فیزیک به ریاضیات و منطق ریاضی کشاند، به گونه ای که در ۱۹۲۶ به ریاضیات تغییر رشته داد و همزمان به عضویّت حلقه وین درآمد در ۱۹۲۹ دانشگاه را به پایان رساند و در ۱۹۳۰ در کونیگسبرگ، که میزبان همایشی درباره مبانی ریاضیات بود، کشف پرآوازه خود را که به قضیههای ناتمامیت معروف است، اعلام کرد و مهم ترین رخداد تاریخ منطق سده بیستم را رقم زد. درخشش گودل در کونیگسبرگ راه او را برای تدریس در دانشگاه وین هموار کرد و در ۱۹۳۳ مدرس این دانشگاه شد. در ۱۹۴۰ به آمریکا مهاجرت کرد و در بنیاد مطالعات پیشرفته واقع در پرینستون همکار و دوست آلبرت اینشتین گردید. گودل در واپسین سالهای زندگیاش دچار بیماری پارانوئیا شد و چون پیوسته گمان می کرد که غذایش زهرآلود است، چندان گرسنگی کشید که در ژانویه ۱۹۷۸ از پای پیوسته گمان می کرد که غذایش زهرآلود است، چندان گرسنگی کشید که در ژانویه ۱۹۷۸ از پای درآمد (ما درآمد (میتیکا، ۱۹۷۸).

بیشک شاهکار گودل اثبات قضیههای اول و دوم ناتمامیت است به ولی ما در این جستار با یکی دیگر از دستاوردهای مهم او سر و کار داریم. او در نیمسال پاییزی ۱۹۳۸–۱۹۳۹ در بنیاد مطالعات پیشرفته درس گفتارهایی را ارائه کرد که در ۱۹۴۰ با نام سازگاری اصل موضوع انتخاب و فرضیه

<sup>1-</sup> Brno

<sup>2-</sup> Moravia

۳ـ موراویا در زمان گودل بخشی از پادشاهی دوگانه اتریش ـ مجارستان (Austria-Hungary) بوده که از سال ۱۸۶۷ تا ۱۸۶۷ در اروپای مرکزی سیطره داشته است. این کشور از اتحاد امپراتوری اتریش و پادشاهی مجارستان به وجود آمد.

۴\_ با وجود این، گودل هیچگاه خود را یک پوزیتیویست نمیدانست.

هـ بیماریای روانی که مبتلای آن بدگمانی شدیدی مییابد.

<sup>2</sup> قضیه نخست ناتمامیت نشان می دهد که هر دستگاه اصل موضوعی حساب ناتمام است، یعنی دربردارندهٔ مجموعه تام و کاملی از اصلهای موضوع نیست؛ زیرا همواره جملهای مانند G وجود دارد که نه G و نه G هیچ یک برپایه آن اصلهای موضوع اثبات و اینه آن اصلهای مانند G وجود دارد که نه وزیر نیست. این قضیه منطق گروی راسل و وایتهد را به کلّی بازایستاند. قضیّهٔ دوم ناتمامیّت که در واقع فرع قضیه نخست است نشان می دهد که سازگاری یک دستگاه اصل موضوعی حساب را نمی توان در خود آن دستگاه اثبات کرد. این قضیه نیز برنامه هیلبرت را با دستاندازهایی دشوار روبهرو کرد. برای آگاهی بیش تر بنگرید به: استراول، ص 2 و هینتیکا.

تعمیم یافته پیوستار با اصول موضوع نظریه مجموعه ها انتشار یافت. چنان که در پیش گفتار این اثر آمده است، «در این درس گفتارها ثابت خواهد شد که اصل موضوع انتخاب و فرضیه تعمیم یافته پیوستار (یعنی این گزاره که برای هر  $\alpha$ ،  $\alpha$  هر  $\alpha$  ا دیگر اصول موضوع نظریه مجموعه ها سازگارند، اگر این اصول موضوع [خودشان] سازگار باشند (Gödel, 1940, P.1). به دیگر سخن، چنان که هینتیکا می گوید: «او موفق به اثبات درستی فرضیه پیوستار عام نشد اما قادر به انجام بهترین کار ممکن پس از آن، یعنی [اثبات]/مکان آن... بود» (مینتیکا، ۱۳۸۸، ص $\alpha$ ۴).

اکنون شایسته است بپرسیم که گودل «امکانِ» فرضیه تعمیمیافته پیوستار را چگونه اثبات کرد؟ او خود چنین پاسخی می دهد: «آن چه ما اثبات خواهیم کرد این است که اگر از اصل موضوع انتخاب و فرضیه تعمیمیافته پیوستار تناقضی در  $\Sigma$  استنتاج شود، می توان آن را به تناقضی برآمده از اصول موضوع  $\Sigma$  تبدیل کرد» (Gödel, 1940, p.2). ولی فرض این است که اصول موضوع  $\Sigma$  سازگارند و تناقضی از آنها برنمی آید؛ و با این فرض، از افزودن فرضیه تعمیمیافته پیوستار به اصول موضوع  $\Sigma$  باز هم تناقضی برنخواهد آمد. «به عبارت دیگر، فرض پیوستار تعمیمیافته نسبت به اصول موضوع نظریه مجموعه ها سازگار است» (لین و لین، ۱۳۱۶ می ۱۵۰۰).

بنابراین، گودل «امکان فرضیه تعمیمیافته پیوستار» را از رهگذر «اقامه برهان بر عدم امتناع آن» اثبات می کند. به دیگر سخن، گودل اثبات می کند که فرضیه پیوستار، چون به تناقض نمی انجامد، صدقش ممتنع نیست و «عدم امتناع صدق» همان «امکان عام صدق» است. اکنون زمینه برای مطالعه ای تطبیقی آماده است.

کسانی که افزون بر کارهای گودل با نوشتههای ابنسینا، بهویژه الإشارات و التنبیهات، آشنایی دارند، ممکن است که در میان سخنان او جملهای مشهور را دیده باشند یا ببینند که بهظاهر با کار گودل و گودل سر ناسازگاری دارد و آن را بیهوده میشمارد. پرسش این جستار این است که آیا کار گودل و سخن ابنسینا بهراستی ناسازگارند؟ آیا راهی برای هماهنگساختن آن دو وجود ندارد؟ نخست ببینیم که ابنسینا چه می گوید.

## ابن سینا و راه اثبات «امکان»

ابن سینا در بند قبل از آخر اشارات سخنی می گوید که از جهات گوناگون سزاوار درنگ است. وی

در این بند به خواننده چنین «اندرز» می دهد که: مبادا زیرکی و دوری جستنت از عوام این باشد که منکرانه با هر چیزی به ستیز برخیزی، که این سبُکخِردی و ناتوانی است. و نارواییِ تکذیب تو نسبت به نسبت به چیزی که هنوز حقیقتش برایت آشکار نشده، کم تر نیست از نارواییِ تصدیق تو نسبت به چیزی که دلیل روشنش به دستت داده نشده است. بل که بر تو باد چنگزدن به ریسمان توقف حتی اگر زشتشمردن آن چه به گوشت می رسد، تو را بیازارد ـ تا هنگامی که استحاله آن برای تو برهانی نشده است. «پس درست این است که چنین اموری را در سرزمین امکان رها سازی تا هنگامی که برهان آورنده ای تو را از آن جدا نساخته است دو بدان که در طبیعت چیزهایی هست شگفت، و قوای عالی فعّال با قوای سافل منفعل اجتماعاتی دارند بر چیزهایی شگرف» (ابن سینا، ۱۳۸۳).

مقصود ابن سینا را در این بند می توان چنین خلاصه کرد: تا هنگامی که بر صدق گزارهای \_ هر چند شگفت و چند شایع و مشهور \_ برهان نداریم، پذیرش آن، و تا زمانی که بر کذب گزارهای \_ هرچند شگفت و نامأنوس \_ دلیل نداریم انکار آن روا نیست. سخن بوعلی از منظر منطق، شناختشناسی، و اخلاق باور بسی سزاوار درنگ و بررسی است. ولی در این جا بر آنیم که تنها یک جمله از این عبارت را با دید منطقی بررسی کنیم؛ جملهای که در متن متمایز شده است. این جمله بدان معنا است که «عدم برهان بر امتناع» مستلزم «امکان» است. اما «امکان» معناهای گوناگونی دارد. ابن سینا در الإشارات جهار معنا برای آن برمی شمرد:

۱\_ امکان عام، که به معنای سلب امتناع از رابط، و ملازم با سلب ضرورت از نقیض رابط است. مثلاً «الف ب است بهامکان عام»؛ یعنی ممتنع نیست که الف ب باشد، یا ضروری نیست که الف ب نباشد.

۱\_ تأكيد از ناقل

۲\_ اصطلاح «اخلاق باور» (The Ethics of Belief) به ویلیام کینگدن کلیفورد (William Kingdon Clifford) به ویلیام کینگدن کلیفورد (The Ethics of Belief) به ویلیام کینگدن کلیفورد. او مقالهای دارد با همین نام که در آن، ارتباط دلیل و باور را چنین بیان میدارد: «همیشه، هر جا، و برای هر کسی خطاست که بر پایهٔ دلیل ناکافی به چیزی باور داشته باشد» (روشن است که آن «چیز» می تواند سلبی باشد یا ایجابی). از نظر کلیفورد، همه ما /خلاقاً مکلفیم که شواهد و دلایل هر چیزی را بهدقت بررسی کنیم و در صورت عدم کفایت آنها از باور به آن خودداری کنیم. هر اندازه هم که یک باور پیش پاافتاده و بیاهمیّت باشد، باز این تکلیف اخلاقی باید گزارده شود، چون زیر پا گذاشتن آن می تواند «نقش خود را برای همیشه بر منش ما جا بگذارد». دیدگاه کلیفورد در مقالهٔ معروف ویلیام جیمز (William James)، به نام «اراده معطوف به باور» ("The Will to Believe") نقد شده است (Audi, 1999, P. 146).

۲\_ امکان خاص، که به معنای سلب ضرورت هم از رابط و هم از نقیض رابط است؛ مثلاً «الف ب است به امکان خاص» یعنی نه ضروری ست که الف ب باشد و نه ضروری ست که الف ب نباشد. بنابراین امکان خاص مرکب از دو امکان عام است.

4\_ امکان استقبالی، که به معنای سلب همه ضرورتها حتی ضرورت به شرط محمول است؛ زیرا این امکان ویژه امور آینده است و امور آینده تحقّق نیافتهاند که ضرورت به شرط محمول داشته باشند (این سینا، ۱۳۸۳، ج۱، ص ۱۵۷ـ۱۵۷).

ملاصدرا پساز آن که همین چهار معنا را برمی شمرد و شرح می دهد، معنای پنجمی را هم به این فهرست می افزاید:

۵\_ امکان استعدادی، که به معنای آمادگی ماده برای پذیرش صورتها و عرضهاست. او تأکید می کند که امکان به این معنا، نه یک مفهوم منطقی بلکه یک صفت هستی شناختی است (شیرازی، ۱۴۲۳، ج۱، ص۱۶۲–۱۶۶۶).

علامه طباطبایی پساز ذکر این پنج معنا، دو معنای دیگر نیز برای امکان برمی شمرد:

ع ـ امكان وقوعي، كه به معناي لازم نيامدن محال از فرض وقوع شيء است.

۷\_ امکان فقری، که عبارت است از وابستگی وجودی معلول به علت *(طباطبایی، ۱۴۲۴، ص۶۶).* 

بنابراین تا اینجا می توان گفت که امکان دست کم هفت معنا دارد. از این رو، شایسته است بپرسیم که ابن سینا کدام امکان را منظور داشته است. به ظاهر، او در عبارت یادشده از امکانی سخن می گوید که در برابر امتناع است، و چنین امکانی همان «امکان عام» است. پس، ظاهر سخن او نشان گر این که در برابر امتناع است که عدم برهان بر امتناع چیزی مستلزم امکان عام آن است. در این صورت، سخن بوعلی در رویارویی آشکار با کار گودل قرار می گیرد. چه، گودل با تلاشی ذهن فرسا بر عدم امتناع فرضیه پیوستار برهان آورده و از این رهگذر امکان عام آن را به اثبات رسانده است. بر پایه سخن ابن سینا، چنین تلاشی بیهوده است؛ چون همین که بر امتناع فرضیه پیوستار برهانی نیست، برای پذیرش امکان عام آن بسنده است. به دیگر سخن، در حالی که گودل «امکان عام» فرضیه پیوستار را از رهگذر «برهان بر عدم امتناع» آن ثابت کرده است، بوعلی می گوید که «عدم برهان بر امتناع» برای رهگذر «برهان بر عدم امتناع» آن ثابت کرده است، بوعلی می گوید که «عدم برهان بر امتناع» برای رهگذر «برهان بر عدم امتناع» آن ثابت کرده است، بوعلی می گوید که «عدم برهان بر امتناع» برای

## داوری میان گودل و ابنسینا

روشن است که «عدم برهان بر امتناع P» نمی تواند مستلزم «عدم امتناع، یعنی امکان عام P» باشد؛ زیرا هنگامی که بر امتناع P برهان نداریم، ممکن است که P بهراستی ممتنع باشد، ولی ما به امتناع آن شناخت نداشته باشیم. آنچه مستلزم «امکان عام P» است، «برهان بر عدم امتناع آن» است؛ زیرا تنها هنگامی که ما عدم امتناع P را با برهان بدانیم، می توانیم بگوییم که P ممکن عام است؛ چراکه معنای امکان عام P، چنان که خود بوعلی می گوید : چیزی جز سلب امتناع آن نیست؛ بنابراین، در پاسخ به پرسش پیشین باید گفت که حق با گودل است.

## توجیه سخن ابن سینا: امکان به معنای احتمال

با این همه، به نظر می رسد که برپایه نکتهای که فخر رازی در شرح الإشارات بدان اشاره می کند، می توان سخن ابن سینا را به گونهای تفسیر کرد که با کار گودل سازگار افتد. فخر رازی در توضیح سخن بوعلی جمله زیر را برمی نگارد: «انسان حقیقت جو اگر برهانی در نفی یا اثبات برایش نمودار شد، بدان می گراید، و گرنه در آن بازمی ایستد و آن را در سرزمین امکان و احتمال و عدم جزم، نه به صحت و نه به امتناعش، رها می سازد» (رازی، ۱۳۸۴، ج۲، ص۶۶۵).

رازی در این جمله «عدم جزم» را بر «احتمال»، و «احتمال» را بر «امکان» عطف می کند. اگر این عطفها را تفسیری بگیریم، وی میخواهد بگوید که در اینجا منظور بوعلی از «امکان» احتمال، به معنای عدم جزم است. در امکانی که به معنای احتمال نیست جزم وجود دارد ولی در امکانی که به معنای احتمال است هیچ جزمی وجود ندارد. برای نمونه، هنگامی که می گوییم «الف ب است، به امکان عامّ» جزم داریم که ثبوت ب برای الف ممتنع نیست؛ ولی هنگامی که می گوییم «الف ب است، به امتال هیچ جزمی نداریم، نه به امتناع ثبوت ب برای الف و نه به عدم امتناع آن. بنابراین، اگرچه امکان عام ناقض امتناع است، احتمال نافی آن نیست. پس بوعلی می گوید که «عدم برهان بر امتناع» مستلزم «احتمال» است که آغوشش هم به روی امتناع و هم به روی عدم امتناع باز است. آن گاه اگر «برهان بر عدم امتناع» پیدا شد، به «امکان عام» حکم می کنیم و اگر «برهان بر امتناع» حکم می کنیم و اگر «برهان بر امتناع» حکم می کنیم.

اكنون بايد ببينيم كه آيا اين برداشت با سخنان خود ابن سينا سازگار است. بوعلى خود در الشفاء از

.

۱\_ برای اطلاع بیشتر بنگرید به: /بنسینا، ۱۳۸۳، ج۱، ص۱۵۱

سه احتمال در باب تفاوت معنای «امکان» و «احتمال» سخن می گوید: «به نظر می رسد که منظور از «محتمل» آن چیزی باشد که نزد ما چنین است ولی «ممکن» آن چیزی ست که در نفس الامر چنین است و به نظر می رسد که معنای دیگری هم از آن منظور باشد و آن این که «محتمل» چیزی است که به حالتِ آینده اش نگریسته می شود و اکنون معدوم است؛ ولی «ممکن» چیزی است که در وجود یا عدم دوام ندارد، خواه موجود باشد یا نباشد. و گروهی گفته اند که منظور از «ممکن» ممکن عام است و منظور از «محتمل» ممکن خاص است؛ ولی سخن ایشان در الفاظ وی [یعنی ارسطو] استمرار ندارد. و به نظر می رسد که میان «ممکن» و «محتمل» فرق دیگری هم باشد که اکنون نسبت به آن حضور ذهن ندارم و نیاز زیادی هم به پی جویی و کاوش آن نیست» (ابن سینا، ۱۴۰۵هـ ص۱۱۴). بر این اساس، به سه شیوه میان امکان و احتمال می توان فرق نهاد:

۱\_ امکان امری عینی، آفاقی، و اُبژکتیو است؛ در حالی که احتمال امری ذهنی، انفسی، و سوبژکتیو است.

۲\_ امکان بیانگر ناپایداری وضع جاری یک چیز است، خواه آن چیز در وضع جاریاش موجود باشد یا معدوم؛ اما احتمال بیانگر چشمداشت و توقع نسبت به وضع آینده چیزی است که اکنون موجود نیست.

٣\_ امكان بطور ویژه به معنای امكان عام است و احتمال به معنای امكان خاص.

درباره تمایز سوم باید گفت که ارسطو در ارگانون: در پیرامون گزارش (21°35) دو اصطلاح به کار می برد: یکی  $\delta v \alpha \tau \delta v$  و دیگری  $\delta v \delta v \alpha \tau \delta v$ . خنین بن اسحاق در کتاب العباره اولی را به «یمکن» و دومی را به «یحتمل» ترجمه کرده است (ابناسحاق، ۱۹۸۰، ص۱۲۲). از سوی دیگر، می دانیم که اولی به معنای «ممکن به امکان عام» و دومی به معنای «ممکن به امکان خاص» است. بنابراین گزارش ابن سینا درست است. افزون بر این داوری ابن سینا که می گوید این تمایز در الفاظ ارسطو استمرار ندارد نیز درست است، زیرا ارسطو همیشه و همه جا این تمایز را رعایت نمی کند و افزون بر این، نکته دیگری که از این جا معلوم می شود این است که در نخستین ترجمه ها

2- endekhómenon

<sup>1-</sup> dunatón

<sup>3-</sup>possible

<sup>4-</sup> contingent

«احتمال» به یکی از معانی امکان به کار رفته، بنابراین شگفت نیست که در آثار بعدی، از جمله در آثار ابن سینا، «امکان» به یکی از معانی احتمال به کار رود.

باری، اگر در عبارت ابن سینا منظور از «امکان» احتمال باشد، باید پرسید: کدام احتمال؟ قطعاً معنای سوم منتفی ست؛ زیرا در این صورت P ابن سینا باید بگوید که عدم برهان بر امتناع P مستلزم امکان خاص P است؛ اما امکان خاص، چنان که گفتیم مرکب از دو امکان عام است: امکان عام P و همان گونه که بیان شد، عدم برهان بر امتناع P حتی نمی تواند مستلزم امکان عام P به تنهایی باشد، چه رسد به این که مستلزم امکان عام P هم باشد.

بنابراین، مراد ابن سینا از «امکان» یا احتمالِ به معنای نخست است یا احتمالِ به معنای دوم. اما این دو معنا با هم جمع پذیرند؛ زیرا «چشم داشت و توقّع» که در معنای دوم آمده گونه ای از «امر ذهنی، انفسی، و سوبژکتیو» است که در معنای نخست ذکر شده است. بدین سان، هنگامی که ابن سینا می گوید عدم برهان بر امتناع P مستلزم امکان P است، می توان آن را چنین فهمید که مستلزم احتمال P است، به این معنا که در ذهن فاعل شناسا این چشم داشتِ غیر جزمی را پدید می آورد که P صادق باشد یا در آینده ثابت شود که صادق است.

# متکلمان و اثبات «امکان» بازگشت معدوم

در این جا شایان یادآوری است که بدفهمی سخن ابن سینا در تاریخ اندیشه اسلامی سبب شده است که برخی از متکلّمان به کژراهههایی شگفت درغلتند. میرداماد روایت می کند که پارهای از متکلّمان برپایه سخن بوعلی گفته اند که چون برهانی بر امتناع بازگرداندنِ [= اعاده] معدوم نیست پس امکان آن ثابت است: «از مردمان یکی به تقلید خو کرده و با پژوهش در حقایق و تلاش در دانش های عقلی همدم نشده و شنیده است که حکیمان گرامی و فیلسوفان بزرگوار می گویند که از چیزهای شگرف گیتی هرچه به گوشات خورد، تا هنگامی که برهان آورنده ای از آن جدایت نساخته، در سرزمین امکان رهایش کن. [...] و چون غریزه او را راهی به سوی [...] امتناع بازگشت عین معدوم نبوده است، به این گمان چنگ درافکنده است، گمانی که سست ترین چیزی است که عنکبوت وهم چونان برهانی بر امکان آن می بافد» (میرداماد، ۱۳۸۵ ع۲۰ ص ۹۸).

میرداماد در رد دیدگاه این متکلم چند نکته را یادآوری می کند که از آن میان یکی با جستار ما در یوند است: «آنچه شریکان پیشین ما در این دانش گفتهاند معنایش این است که آنچه نه برهانی

۱\_ یعنی ابنسینا.

بر وجوبش هست و نه برهانی بر امتناعش سزاوار انکار نیست؛ بلکه در سرزمین *امکان عقلی که بازگشتش [به] احتمال در نگاه نخست* است، رها می شود» *(میرداماد، ۱۳۸۵، ج۲، ص۹۸).* 

همین سخنان را ملّاصدرا (با واژگانی بسیار نزدیک به میرداماد) تکرار کرده *(شیرازی، ۱۴۲۳هـ چ۱،* ص ۳۴۸ـ۳۴۹)، لاهیجی بازگفته (لاهیجی، ۱۴۲۵هـ ج۱، ص ۵۲۹ـ۵۲۹)، و سبزواری به نظم کشیده است:

و امتناعها لأمر لازم و معنى «الإمكان» خلاف الجازم في مثل «ذر في بقعه الإمكان ما لم ينده قائم البرهان»

یعنی، امتناع اعاده معدوم به خاطر امری است که لازم هویّت شئ است؛ و در سخنی مانند این که «آن چه را که از سوی برهان آورنده ای ابطال نشده، در سرزمین امکان رها کن» معنای «امکان» عدم جزم است (سبزواری، ۱۳۷۹، ج۲، ص ۱۹۳۴، قسر: مطهری، ۱۳۸۴، ج۱، ص ۱۳۵۳).

## نتيجهگيري

از بحثهایی که کردیم نکتههای زیر دانسته شد:

۱\_ واژه «امکان» نزد فیلسوفان اسلامی دست کم هشت معنا دارد: امکان عام، امکان خاص، امکان اخص، امکان استقبالی، امکان استعدادی، امکان وقوعی، امکان فقری، و احتمال.

۲\_ واژه «احتمال» نیز برپایه آنچه *ابن سینا* می گوید، دست کم سه معنا دارد: الف ـ حالت عدم جزم (بی باوری، و نه ناباوری) فاعل شناسا نسبت به هر دو سوی سلب و ایجاب یک گزاره، که حالتی ذهنی، انفسی، و سوبژ کتیو است؛ ب \_ چشمداشت و توقع فاعل شناسا نسبت وضع آینده چیزی که اکنون موجود نیست، و از جمله چشمداشت نسبت به اثبات صدق گزارهای که اکنون صدقش معلوم نیست؛ ج. امکان خاص.

۳\_ معنای اول و دوم احتمال همپوشانی دارند و از اینرو با هم جمعپذیرند: معنای اول اعم است از معنای دوم.

۴\_ ابن سینا در بند ما قبل آخر *اشارات می گوید که عدم برهان بر امتناع گز*ارهای مستلزم *امکان* آن است. این در حالی است که گودل بر امکان فرضیه پیوستار کانتور برهان می آورد. اکنون سخن

Lاین در پاسخ به اشکالی است که می گوید: امتناع اعاده معدوم یا بهخاطر ماهیت معدوم است، یا بهخاطر لازم آن ماهیت است، یا بهخاطر عرض مفارق آن؛ در فرض اوّل و دوم آن ماهیّت نمی بایست از آغاز بهوجود می آمد، و در فرض دوم با زوال عرض مفارق امتناع اعاده هم زائل می شود. حکیم سبزواری می گوید: امتناع اعاده بهخاطر هیچ یک از این سه امر نیست، بلکه بهخاطر لازم هویّت شئ است.

ابن سینا نادرست است یا کار گودل بیهوده؟ پاسخ این جستار، برپایه نکتههای بالا، گزینه سوم است. «امکان» در سخن ابن سینا به معنای احتمال است؛ احتمال به معنای بیباوریِ فاعل شناسا نسبت به هر دو سوی گزاره که می تواند با امید و چشمداشت به اثبات یکی از آن دو در آینده همراه باشد. این «امکان» صفتی ذهنی، حالتی انفسی، و امری سوبژکتیو است. برای «امکان» به این معنا عدم برهان بر امتناع کافی است؛ صفتی عینی، حالتی آفاقی، و امری اُبژکتیو است. برای «امکان» به این معنا عدم برهان بر امتناع کافی نیست؛ بلکه به برهان بر عدم امتناع نیاز است. بنابراین، نه سخن ابن سینا نادرست است و نه کار گودل بیهوده. ابن سینا می گوید که در صورت عدم برهان بر امتناع باید هم امکان عام و هم امتناع آن را احتمال داد، تا این که برهانی بر یکی از این دو سو یافت شود. گودل با آوردن برهان بر عدم امتناع فرضیه پیوستار، امکان عام آن را ثابت می کند.

هـ بدفهمی سخن ابن سینا برخی از متکلمان را بر آن داشته تا بگویند که بازگشت معدوم، ممکن است؛ چون برهانی بر امتناع آن اقامه نشده است. میرداماد، ملاصدرا، و لاهیجی در مقام نقد این استدلال بر همین نکته تأکید کردهاند که عدم برهان بر امتناع مستلزم امکان به معنای احتمال است، نه امکانی که یک معقول ثانی فلسفی است.

# منابع و مأخذ

- ابن سينا، حسين بن عبدالله (١٣٨٣)، *الإِشارات و التنبيهات*، مع الشرح لنصيرالدين الطوسى و شرح الشرح لقطبالدين الرازي، ٣جلدي، قم، نشر البلاغه
- ۱۴۰۵هـ)، الشفاء: المنطق: ٣- العبارة، تصدير و مراجعه الدكتور ابراهيم مدكور،
   بتحقيق محمود الخضيرى، قم، منشورات مكتبه آيه الله العظمى المرعشى النجفى
- ابن اسحاق، حنين (۱۹۸۰م)، كتاب العباره، در منطق أرسطو، الجزء الأول، حققه و قدم له الدكتور عبدالرحمن البدوى، وكاله المطبوعات، الكويت، بيروت، دار القلم
- ادیب سلطانی، میر شمس الدین (۱۳۷۸)، منطق ارسطو (اُرگانون)، تهران، مؤسسه انتشارات نگاه
- استراول، آورام (۱۳۸۷)، **فلسفه تحلیلی در قرن بیستم**، ترجمه فریدون فاطمی، تهران، نشر مرکز
- بیرشک، احمد (۱۳۵۳)، «تئوری مجموعهها و آفریدگار آن: گئورگ کانتور و تئوری مجموعهها و آفریدگار آن: گئورگ کانتور و تئوری مجموعهها»، ماهنامه آموزش و پرورش، شماره ۸۲
- خادمزاده، وحید، و محمد سعیدیمهر (۱۳۸۸)، «بررسی برهانهای ریاضیاتی ابطال تسلسل بر اساس نظریه مجموعهها»، فلسفه و کلام اسلامی، دفتر ۱
- رازی، فخرالدین (۱۳۸۴)، *شرح الإِشارات و التنبیهات*، ۲جلدی، تهران، انجمن آثار و مفاخر فرهنگی
- سبزواری، هادی (۱۳۷۹)، نُسرح المنظومه، تصحیح و تعلیق حسن حسنزاده اَملی، تهران، نشد ناب
- شيرازى، صدرالدين (١۴٢٣هـ)، *الحكمه المتعاليه في الأسفار العقليّه الأربعه*، ٩جلـدى، بيروت، دار إحياء التراث العربي
- طباطبایی، سید محمد حسین (۱۴۲۴ق) *نهایه الحکمه*، صححه و علق علیه عباسعلی الزارعی السبزواری، مؤسسه النشر الإسلامی، قم
- گودل، کورت (۱۳۸۲)، مسئله پیوستار کانتور چیست؟، در: موحد، ضیاء (نویسنده و مترجم)، از ارسطو تا گودل، تهران، هرمس

- لاهيجي، عبدالرزاق (١٤٢٥هـ)، شيوارق الإلهام في شيرح تجريد الكلام، الجزء الأول،
   تحقيق الشيخ أكبر أسدعلي زاد، قم، مؤسسه الإمام الصادق إلى الشيخ أكبر أسدعلي زاد، قم، مؤسسه الإمام الصادق إلى الشيخ أكبر أسدعلي زاد، قم، مؤسسه الإمام الصادق الله المسلمة المسل
- لین، شووینگ تی، و یوفنگ لین (۱۳۸۶)، نظریه مجموعهها و کاربردهای آن، ترجمه
   عمید رسولیان، تهران، مرکز نشر دانشگاهی
- میرداماد، محمد باقر (۱۳۸۵) مصنفات میرداماد، ۲جلدی، به اهتمام عبدالله نورانی، تهران، انجمن آثار و مفاخر فرهنگی
- مطهری، مرتضی (۱۳۸۴)، مجموعه آثار ۹: جلد پنجم از بخش فلسفه: شرح مبسوط منظومه (۱)، تهران، انتشارات صدرا
- که هینتیکا، یاکو (۱۳۸۸)، **درباره گودل**، ترجمه ساجد طیبی، مؤسسه انتشاراتی روزنامه ایران، تهران

#### منابع لاتين

- Audi, R. (1999), *The Cambridge Dictionary of Philosophy*, Cambridge University Press, Cambridge
- ➤ Dauben, J. W. (1979), *Georg Cantor, His Mathematics and the Philosophy of the Infinite*, Prinston University Press, Princeton, New Jersey
- Gödel, K. (1940), The Consistency of the Axiom of Choice and of the Generalized Continuum Hypothesis With the Axioms of Set Theory, Princeton University Press, Princeton, New Jersey
- ➤ Hilbert, D. (1900), 'Mathematical Problems', Bulletin (New Series) of the American Mathematical Society, Volume 37, Number 4, pp. 407-436
- ➤ Rodych, V. (2007), 'Wittgenstein's Philosophy of Mathematics', in E. N. Zalta (Ed.) The Stanford Encyclopedia of Philosophy (Internet Version)

This document was created with Win2PDF available at <a href="http://www.daneprairie.com">http://www.daneprairie.com</a>. The unregistered version of Win2PDF is for evaluation or non-commercial use only.